
No texto “NEM CÉU, NEM INFERNO” alertei para o cuidado com certos
relatos fantásticos ou fantasiosos, especialmente em romances que se
apresentam como escritos espíritas. Disse, ainda, que é melhor
reconhecer e afirmar a ignorância em relação ao mundo espiritual do
que exercitar a imaginação na construção de lugares (lugares?) com
características muito inusitadas (extremamente burocratizados, isolados
por barreiras magnéticas, etc).

Recebi uma mensagem relacionada com o texto referido. Foi um
lamento que expressava o seguinte: “Gosto tanto de ler romances
espíritas …”. Registrei, em resposta, que já li vários romances espíritas e
também gosto deles. 

Creio que todos os escritos significativos, interessantes ou alentadores
devem ser lidos. Na minha lista de leituras realizadas constam, entre
outros: a) a Bíblia; b) os evangelhos apócrifos; c) o Caibalion; d) os textos
de Blavatsky; e) textos das religiões orientais e f) livros de orientação
espírita, inclusive os romances. No rol das leituras futuras aparecem: a)
livros que retratam experiências de quase morte; b) a cabala judaica e c)
o “Livro Tibetano dos Mortos”. 

Todas essas leituras foram (e são) realizadas com o devido espírito
crítico e uso da inteligência (razão). Cheguei à conclusão, a partir de
análise racional, de que os princípios fundamentais do Espiritismo
oferecem a melhor cosmovisão da existência. Entretanto, não tomo as
formulações espíritas como dogmas (ou verdades inquestionáveis) ou 

RAZÃO E ESPIRITUALIDADE:
O USO DA INTELIGÊNCIA NA LEITURA

DE ROMANCES ESPÍRITAS (E TUDO MAIS)

Aldemario Araujo Castro
Advogado

Mestre em Direito
Procurador da Fazenda Nacional
Brasília, 4 de dezembro de 2025



explicações completas (ou exaustivas). No meu exemplar da obra “O
Livro dos Espíritos”, de Allan Kardec, foram lançadas cerca de uma
centena de interrogações (para retratar estranhezas e discordâncias).

Já disse, e repito, a inteligência é um dos dois “presentes” do Criador
para todos os espíritos criados (o outro é o livre-arbítrio). Ela foi
concedida para ser utilizada em todas os campos da existência, inclusive
nos meandros da espiritualidade. Aliás, uma das formas mais sublimes
de amar (e honrar) o Ser Supremo é a utilização da inteligência em sua
plenitude.

É importante não terceirizar a construção da visão de mundo (e da
existência mais profunda). Pode até ser mais cômodo aderir a um
conjunto de concepções formuladas por terceiros (pessoas ou religiões
estabelecidas). Entretanto, essa opção elimina a fascinante aventura de
entrar em contato com as mais diversas tradições espirituais da
humanidade e conformar, de forma autônoma, a sua cosmovisão ou se
identificar racionalmente com uma delas.

Insisto em apontar uma ponderação de Kardec, responsável por
consolidar o Espiritismo, quando se trata de aplicar a razão/inteligência
ao universo dos maiores “mistérios” da existência. Afirmou Allan Kardec:
“Eu próprio não a adotei [a crença espírita] senão depois de meticuloso
exame. (…) busquei a explicação de tudo, porque só aceito uma ideia
quando lhe conheço o como e o porquê” (trecho da obra “O que é o
Espiritismo”). 

Kardec sustentou, ainda, a necessidade de observar a concordância do
ensino. Esse método significa que a veracidade de uma comunicação
espírita é atestada pela convergência e uniformidade das revelações
feitas por um grande número de Espíritos Superiores, por intermédio de
diversos médiuns, em diferentes locais e de forma espontânea (sem
contato prévio entre os médiuns). Em síntese, o procedimento
defendido por Kardec pretendia evitar que o Espiritismo fosse baseado
em crenças isoladas, em interpretações pessoais ou em comunicações
de espíritos inferiores ou mistificadores.



Para ilustrar as ponderações anteriores faço expressa referência ao livro
“A Caminho da Luz”, de Francisco Cândido Xavier e “ditado” pelo Espírito
Emmanuel. Trata-se de uma obra que goza de amplo conceito no
chamado Movimento Espírita Tradicional (ou Oficial). É tratada, de forma
errônea, como sendo a “história da civilização à luz do Espiritismo”. O
que diria Kardec acerca do anúncio dessa “verdade” a partir da visão de
um espírito isolado? 

Na leitura atenta da aludida obra, identifiquei passagens de notável
valor e outras tantas que merecem uma enorme reserva intelectual.
Entre as primeiras pode ser encontrada a seguinte observação: “A
verdade é que todos os livros e tradições religiosas da Antiguidade
guardam, entre si, a mais estreita unidade substancial. As revelações
evolucionam numa esfera gradativa de conhecimento. Todas se referem
ao Deus impersonificável, que é essência da vida de todo o Universo, ...”.

Entre os trechos que exigem uma cautela redobrada de interpretação
estão os que mencionam: a) determinações superiores do Mundo
Espiritual (e de Jesus); b) Jesus como Salvador; c) uma certa direção
(como governo) do planeta Terra por Jesus; d) ação terrena das “forças
das trevas” (ou “forças do mal”); e) esforços dos emissários do Alto que
são bem sucedidos em certas ocasiões e em outras não e f) a
exclusividade do Espiritismo em manter acesa a luz da crença. 
 
O que são “determinações superiores”? Quem são os “superiores”?
Como as “determinações superiores”, o governo do planeta e os
esforços do Alto se relacionam com as leis divinas e o livre-arbítrio?
Como reconhecer Jesus como “Salvador” na equivocada concepção
católica? O que são e como operam as “forças das trevas”? Qual o
sentido de “exclusividade do Espiritismo”? Os questionamentos
levantados apontam para traços do mundo como o conhecemos e
organizamos (ordens, hierarquia, salvação, forças, etc).



No livro “ESPIRITUALIDADE. Escritos em uma perspectiva espírita”
ponderei: “Deus não tem atributos humanos, nem sequer tem
particularidades próprias do universo como conhecemos … Matéria
(escura ou não), energia (escura ou não), tempo e espaço são elementos
do mundo criado. O Criador não tem vinculação com o tempo e o
espaço. Deus existe independentemente de tempo e de espaço. Essa é a
ideia mais complexa e incompreensível que pode existir. Simplesmente,
não temos instrumentos ou recursos para alcançar a realidade divina.
Ela escapa de qualquer demonstração racional ou empírica”.

Assim, o caminho da antropomorfização do mundo espiritual não
parece o melhor. Ademais, como é impraticável (talvez impossível no
plano terreno) compreender razoavelmente os mais profundos
mistérios da espiritualidade, não é adequado realizar um exercício, um
tanto arbitrário, de criatividade transcendental.


